**Глава пятая**

**Молитва Апостолов и ниспослание верующим Святого Духа (стихи 21–31)**

Окончив повествование о событиях внутренней жизни Церкви, Дееписатель опять **даёт характеристику тогдашнего состояния христианского общества**.

* Для этого состояния *характерно множество знамений и чудес*, совершавшихся апостолами «в людях»,
* то есть, по-видимому, *среди неверующего народа* для привлечения его к вере во Христа, а также – единодушие между всеми христианами.

Все верующие во Христа даже **при посещении храма держались там вместе**, одной сплочённой массой.

* Таким *местом был «притвор Соломонов»* – крытая галерея при главном входе в храм, очевидно удобная для христиан по своей значительной величине.

Чувство некоторого страха и высокого почтения к христианам делало то, что **все держались от них в некотором почтительном отдалении**: «Из посторонних же никто не смел пристать к ним, а народ прославлял их»,

* то есть народ прославлял их, ценя, очевидно, их высокие религиозно-нравственные качества.

Далее говорится, что **число верующих во Христа**, как мужчин, так и женщин, всё **более и более увеличивалось**.

Особенно поразительны были **чудеса исцелений болящих**,

* причём как прежде даже одно прикосновение к одежде Христовой давало исцеление, так теперь исцеляла даже *тень проходящего Петра*.
* Буквально исполнились слова Христовы на апостолах: «Верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше сих сотворит» ([Ин. 14:12](https://azbyka.ru/biblia/?Jn.14:12)).

Барсов: **Слух о дивных делах**, совершаемых Апостолами, т.е. о том, что они исцеляют больных всякого рода, **распространился и по селам и городам**, окружающим Иерусалим.

* Поэтому «сходились также в Иерусалим многие из окрестных городов, неся больных и нечистыми духами одержимых, которые и исцелялись все» (ст.16).
* Как в то время, когда Господь Иисус проповедовал на земле Евангелие, со всех сторон *приносили к Нему больных и одержимых* нечистыми духами, и Он исцелял их: *так теперь к Апостолам приносят больных и одержимых* нечистыми духами, и Апостолы исцеляют их.

Громадный **успех апостольской деятельности вызвал новое гонение** против апостолов со стороны иудейских властей.

* Как раньше они *воспылали ненавистью против Господа по зависти*,
* так и теперь, по слову Дееписателя, «первосвященник же и ним все, принадлежащие к ереси саддукейской, исполнились зависти».
* Под *первосвященником*, здесь надо понимать *Каиафу*, который тогда был правящим.

Религиозно-нравственное разложение в этом высшем иудейском обществе было тогда так велико, что нет ничего удивительного в том, что и **сам первосвященник принадлежал к саддукейской ереси**, отвергавшей существование души и воскресение мёртвых.

* Иосиф Флавий прямо говорит, что *один сын Анана*, или Анны, тестя Каиафы, *был саддукеем*.
* Может быть, *Каиафа не открыто принадлежал к этой секте*, а тайно разделял её воззрения.

На этот раз с апостолами **поступили более сурово, замышляя даже умертвить их** (ст. 33): заключили в народную темницу, как преступников. «Но Ангел Господень ночью отворил двери темницы...»

Барсов: Ангел Господень **отворил двери темницы ночью, а не днем**,

* может быть, для того, чтобы Апостолы, когда стражи спали, могли *беспрепятственнее выйти на свободу*, а также и для того, *чтобы чудо освобождения было очевиднее*;
* ибо *на ночь темницы обыкновенно заключаются с большим тщанием*, чем днем. Освобождение их из темницы днем могло быть незамеченным; а освобождение ночью должно было в утреннее время обратить общее внимание.
* Поутру, когда послали в темницу из Синедриона привести Апостолов, служители, пришедши, не нашли их в темнице и, возвратившись, донесли, говоря: «Темницу мы нашли запертою со всею предосторожностию и стражей, стоящими перед дверьми, но, отворив, не нашли в ней никого» (ст. 21–22).

Барсов: Ангел, выведши Апостолов из темницы, сказал: «Идите и, став во храме, говорите народу все сии слова жизни».

* **Ангел ободряет Апостолов и утверждает их** в непоколебимом служении Евангельской проповеди.
* Евангельское учение есть **учение о жизни**. Это учение возвещает об Иисусе Христе, *Который есть вечная самосущая жизнь и вместе источник жизни и истинного счастья и блаженства* для всех верующих в Него и последующих Его божественному учению.
* «Слово о кресте», т.е. учение об Иисусе Христе, распятом на кресте учит Апостол: «Для погибающих есть безумие, а для нас спасаемых сила Божия». И далее, говорит: «Мы проповедуем Христа распятого, для иудеев соблазн, а для еллинов безумие, для самих же призванных, иудеев и еллинов, Христа, Божию силу и Божию премудрость» (1Кор. 1, 18, 23, 24). Иисус Христос говорит: «Аз есмь путь и истина и живот: никто же приидет ко Отцу, токмо Мною (Иоан. 14, 6).

Чем сильнее становится преследование новоустрояющейся Церкви, тем **явственнее чудесная помощь Божия** гонимым.

* По повелению Ангела, апостолы сейчас же по освобождении их из темницы *безбоязненно опять начинают проповедовать* открыто в храме.
* Замечательная смелость и мужество, которые ничем объяснить нельзя, как только укреплявшей естественные силы апостолов *благодатью Святого Духа, делавшей их безбоязненными*.

Тогда **апостолы были приведены на суд в синедрион**,

* но, как подчёркивают Дееписатель, *без принуждения*, из опасения, чтобы народ не вступился за них и не вышло бы побоища:
* столь велико, следовательно, было *сочувствие народа апостолам*.

Допрос начинается **формальным обвинением первосвященника**: «Не запретили ли мы вам накрепко учить о имени сем?»

* Характерно, что *об освобождении апостолов из темницы – ни слова*.
* Очевидно, *судии догадывались о чуде*, но намеренно игнорировали его.

«Хотите навести на нас кровь Того Человека?» – желаете представить нас достойными кары Божией за пролитую **кровь человека того, как невинно убитого**.

* Они словно забыли, как сами кричали: «Кровь Его на нас и на детях наших» ([Мф. 27:25](https://azbyka.ru/biblia/?Mt.27:25)).
* В словах первосвященника как будто слышен *голос упрекающей совести*, сознание собственной действительной виновности
* или, по крайней мере, тяжёлое томительное *чувство ложного положения* представителей народных в отношении ко всему этому делу.

Опять Пётр от лица всех апостолов **говорит то же самое, что было сказано и в первый раз** на предшествующем заседании синедриона, только ещё сильнее и решительнее: «До́лжно повиноваться больше Богу, нежели человекам»,

* и далее с силою свидетельствует о Божестве Христовом, почти в тех же самых выражениях, что и раньше, подчёркивая виновность иудеев в убиении посланного к ним Мессии.

«Которого вы умертвили, повесив на древе» – эти слова подчёркивают **личную виновность членов синедриона**,

* ибо с понятием повешения на древе соединяется понятие *проклятия* (см. [Гал. 3:13](https://azbyka.ru/biblia/?Gal.3:13)).
* Защита в устах Петра переходит в *страшное для иудеев обвинение*, и члены синедриона разрывались от гнева «и умышляли умертвить их».

Этот **злой замысел был предотвращён мудрым советом** уважаемого всеми члена синедриона, фарисея и законоучителя **Гамалиила**.

* По Талмуду это – знаменитейший раввин еврейский, сын равви Симеона и внук знаменитейшего равви Гиллела.
* Он был *учителем апостола Павла* (22:3) и, как говорит предание, сделался впоследствии христианином и проповедником Евангелия.
* Православная [Церковь](https://azbyka.ru/1/tserkov) считает его *равноапостольным*, празднуя память его 4 января и 2 августа.

Гамалиил стал советовать, прежде чем принять *жестокие меры против учеников Христовых*, «подумать», то есть быть осмотрительными.

* Мысль его та, что [**христианство**](https://azbyka.ru/1/hristianstvo)**надо предоставить естественному течению вещей** в уверенности, что если оно дело не Божие, то разрушится само собой.
* В доказательство Гамалиил указал на два очень недавних события: двое фанатических обманщиков народа – *Февда и Иуда Галилеянин – погибли без всякого вмешательства синедриона*, а с ними погибло и их дело.

Из рассказа Иосифа Флавия мы знаем, что некий **Иуда Гавлонитянин**, называемый также Галилеянином, **поднял восстание против римлян в 6 году по Рождеству Христову**,

* когда император Август, низложив Архелая, обратил Иудею в римскую провинцию и повелел произвести *перепись, которая должна была служить основанием для взимания податей*.
* Восстание было продолжительное и кровавое, но было *подавлено римлянами*.
* *Последователи Иуды, известные под названием «зилотов»* («ревнителей»), принимали потом участие в войне против Веспасиана и Тита.

**Февда был ложный пророк**, призывавший иудеев к свободе во время прокуратора Фада в 44 году по Рождестве Христовом.

* Всё его скопище было *рассеяно римскими войсками*, а сам он убит.
* Но, по-видимому, здесь *идёт речь о каком-то другом Февде*, ибо едва ли Гамалиил мог говорить о том Февде, поскольку он жил позже, явившись лишь после смерти царя Агриппы, о которой рассказано только в 12 главе книги Деяний.

Гамалиил высказывает мудрую мысль, что **дела человеческие** – человеческого происхождения и характера, с человеческими только стремлениями и целями, на которые нет воли и благословения Божия, – **погибают сами собой, ибо, как греховные, носят начатки разрушения в самих себе**.

* «А если от Бога» это дело, то есть если есть воля Божия и благословение Божие на этом деле, то есть на христианстве, то вы «не можете разрушить его» – разрушить его, ибо *против всемогущей силы Божией людям бороться бесполезно*,
* а к тому же таким образом можно впасть в *тяжкий грех богоборчества*.
* Надобно, таким образом, по мысли Гамалиила, *выждать время, что оно покажет*.

Для нас интересно знать **мотивы совета Гамалиила**.

* Древние думали, что он сам *тайно был расположен к христианству*.
* В новейшее время хотят видеть в совете Гамалиила простое *безразличие к христианству*, индифферентизм, но это, конечно, взгляд неверный:
* *бессмысленна была бы тогда угроза*, которой закончил свой совет Гамалиил: «Берегитесь, чтобы вам не оказаться и Богопротивниками», точнее, в греческом значении – «Богоборцами».
* Так мог говорить только *человек, несомненно расположенный к христианству*, уже видевший в нем силу Божию.

**Речь Гамалиила**, по внешней форме вполне беспристрастная, произвела на членов синедриона такое впечатление, что **они согласились с нею, но не вполне**:

* они били апостолов и, снова запретив им проповедовать, *отпустили их*.
* Бичевание, перенесённое апостолами, было *первое поругание, которое они претерпели за своего Возлюбленного Учителя*, и они с радостью приняли это бесчестие.
* Несмотря на запрещение, они *продолжали проповедовать*.

**Как проходили св. Апостолы путь Христов (на ст. 41)**

*Филарета, Митроп. Московского*

Ужас и скорбь, если не совсем отъяты от пути Христова, то **много уменьшены тем самым, что** **Он уже совершил путь сей и проложил его для нас**.

* Посему и Апостолы не всегда, как вначале, *боялись идти за Христом*;
* но пришло после время, когда они *тем же страшным и скорбным путем проходили с радостью*.

Они, пишет повествователь их деяний, *идяху радующеся, яко за имя Господа Иисуса сподобишася безчестие прияти* ([Деян. V, 41](https://azbyka.ru/biblia/?Act.5:41)).

Как могло статься, что те же люди, на том же пути, **сперва боялись, а потом радовались**?

* Боялись, когда Иисус Христос *еще не совершил сего пути* и не привел его в безопасность;
* радовались, когда *Он прошел путем сим и на Себе унес трудности его*.
* Боялись, когда *взирали только на сии трудности*, не проникая далее;
* но возрадовались, когда ясно *усмотрели конец пути Христова*.

Ибо **куда, наконец, приводит путь сей**? Он приводит на небеса, к Самому Богу Отцу,

* как Сам Иисус Христос, изображая весь путь Свой, от начала до конца, сказует: *изыдох от Отца, и приидох в мир, и паки оставляю мир, и иду ко Отцу* ([Иоан. XVI; 28](https://azbyka.ru/biblia/?Jn.16:28)).
* Сей путь вводит в славу Божественную: *подобаше пострадати Христу, и внити в славу Свою* ([Лук. XXIV, 26](https://azbyka.ru/biblia/?Lk.24:26)).

Но если Господь наш идет к Богу Отцу Своему**: то приведет к Нему с Собою и нас**.

* Если Христос входит в Свою Божественную славу: то введет с Собою и христиан и соделает, как изъясняет Апостол, *причастниками Божественного естества* ([2Петр. 1, 4](https://azbyka.ru/biblia/?2Pet.1:4)) **(Т. II, стр. 53).**

**О видимом неравенстве награды, даруемой святым (на ст. 15)**

*Филарета, Митроп. Московского*

Поелику **сила Христова всемогуща**, то с естеством ее согласно и то, что она **через святых чудодействует, когда то благоугодно Господу**,

* подобно как некогда чудодействовала, через *главотяжи и убрусцы*, которые были на *теле* святого Апостола Павла, и приняли в себя *пот* его ([Деян. XIX, 12](https://azbyka.ru/biblia/?Act.19:12)),
* и через одно *осенение тению* святого Апостола Петра ([Деян. V, 15](https://azbyka.ru/biblia/?Act.5:15)).

Какое дивное воздаяние за благочестие, что им **не только дух человеческий возводится к благодатному общению со Христом, но и самое тело**,

* *которым совершаем сии малые подвиги пощения*, молитвенного коленопреклонения, братолюбного служения, соделывается через то причастным благодатной силы Христовой, животворящей и чудодейственной!
* И если сие на земли еще, то *на небеси какая жизнь*, *какое могущество, какая слава ожидает благочестивых*!

Между тем примечать можем, что не все благочестивые, и даже **не все святые участвуют в сем *первом*, так сказать, *воскресении***([Апок. XX, 6](https://azbyka.ru/biblia/?Apok.20:6)),

* которое состоит в чудесном на земли *нетлении освященных телес их*;
* подобно как и в первоначальном явлении сего первого воскресения, *многа телеса усопших святых восташа*, но не все телеса святых усопших.

**Что значит сие?** Неужели не правосуден Бог ко Святым Своим, одним увеличивая меру благодати, а другим уменьшая, одним бессмертие приближая, а других отдаляя, одних прославляя, а других сокрывая?

* Без сомнения, никто, знающий Бога, *не может сего помыслить*.
* Итак, *что значит видимое неравенство* видимой награды, даруемой Святым?

Может быть, она некоторым образом **соответствует степеням внутреннего их освящения**, по которому, – скажем словами Апостола, – как *звезда от звезды разнствует во славе, такожде и воскресение мертвых* ([1Кор. XV, 41–42](https://azbyka.ru/biblia/?1Cor.15:41-42)), и последнее, совершительное, и первое, начинательное;

* но с большею основательностью из неравенства сей предварительной награды Святым заключить можем, что **сия награда им даруется не столько в воздаяние собственно им, сколько для другой**, с премудростью и благостью Божиею сообразной, **цели**.

В самом деле, **для тех, которые не ищут славы человеческой** и которые уверены, что вечно будут царствовать во славе Божией со Христом, **велико ли то, чтобы иметь или не иметь временных начатков сея славы на земли**?

* Но как с воскресением Христовым *много телеса* *усопших святых восташа* для того, чтобы, *по воскресении Его, внити во Святый град, и явитися мнозем* живущим, для удостоверения их об открывшейся силе воскресения:
* так и *доныне телеса усопших Святых являются в нетлении*, с силою чудодейственною и живоносною, **для нас живущих, для удостоверения**,
* – если к стыду времени есть и такие между нами неверующие, – **для удостоверения в воскресении Христовом и в нашем будущем воскресении**, для «крепления немощных в подвигах противу греха и смерти, для возбуждения невнимательных и нерадивых к подвигам благочестия **(Т. II, стр. 21).**

**О близости к нам Ангелов и причинах, почему мы их не замечаем (на ст. 19)**

*Филарета, Митроп. Московского*

Сам Царь провозглашает, чему быть надлежит: *отселе узрите небо отверсто, и Ангелы Божия восходяща и нисходяща к Сыну человеческому* ([Иоан.1,51](https://azbyka.ru/biblia/?Jn.1:51)):

* и действительно, мы видим Ангелов, сопровождающих Его вознесение и возвещающих Его паки пришествие ([Деян.1,10,11](https://azbyka.ru/biblia/?Act.1:10,11)),
* Ангелов, разрешающих узы ([Деян.XII, 7](https://azbyka.ru/biblia/?Act.12:7)) и отверзающих темницы для Апостолов ([Деян. V,19](https://azbyka.ru/biblia/?Act.5:19));
* наконец, Ангела, только еще возникающему от тьмы язычества Корнилию явившегося для того, чтобы указать ему вход в [Церковь](https://azbyka.ru/1/tserkov) христианскую ([Деян.X, 3–6](https://azbyka.ru/biblia/?Act.10:3-6)).

Иисус Христос, по изречению Иоанна Богослова, есть *Святый, истинный, имеяй ключ Давидов, отверзаяй, и никто же затворит* ([Апок. III, 7](https://azbyka.ru/biblia/?Apok.3:7)).

* Итак, если Он отверз небо, кто же смеет затворить его? Или **кто смеет сказать, что теперь уже не время видеть Ангелов Божиих**, восходящих и нисходящих по воле Сына человеческого?
* *Не вси ли суть служебнии дуси, в служение посылаеми за хотящих наследовати спасение?*
* Кто же и ныне может утверждать, что они уже без дела и *мы без помощи*?

Но чем несомненнее удостоверяемся мы о близости к нам святых Ангелов и о их готовности на помощь нам, тем *с большею заботливостью мы должны помыслить о том, отчего в наши дни так мало слышат о сей помощи*, а еще менее верят слышанному о том.

* **Или нет при нас Ангелов, или мы не примечаем их; или удаляем их от себя**?
* Что их нет, то неправда, как мы видели. Следственно, *правда то, что мы или не примечаем их, или даже удаляем от себя*.

Как в видимых своих явлениях **святые Ангелы нередко принимаемы были человеками за подобных человеков**:

* так легко случиться может, что и *невидимые их действия человек примет за собственные человеческие* или обыкновенные, естественные *действия*.

Не случается ли, например, что, среди недоумения или некоего бездействия ума, **вдруг, как молния, просияет чистая, святая и спасительная мысль**;

* что в обуреваемом или хладном сердце *мгновенно водворяется тишина*, или возгорается небесный пламень любви к Богу?

Если всякое явление по роду своему **свидетельствует о присутствии действующей силы**,

* то сии внутренние явления души нашей не свидетельствуют ли о *присутствии небесных Сил*, по человеколюбию *бросающих лучи свои в наш ум и искры в наше сердце*?

**Не суть ли это действия Ангелов**, по изречению пророка Захарии, *глаголющих в нас?*

* Как достойно сожаления, *если мы не примечаем сей Ангельской помощи*!
* Ибо, не примечая, не *приемлем ее, как должно*, и не пользуемся ею;
* не пользуясь, *остаемся неблагодарными и виновными и не приготовляем себя к другим подобным посещениям* и таким образом даже удаляем от себя хранителей наших.

Если мы, люди, **удаляемся от людей, которых расположения противны нашим расположениям**,

* если наставник отрекается от ученика, не внемлющего наставлениям, или пестун от воспитанника, отвергающего руководство;
* если самый отец удаляет от себя непокорливого сына
* *то как не удалиться, наконец, от нас святым Ангелам*, когда мы не следуем их спасительным внушениям и оставляем бесплодным для нас их служение?

Как не удалиться от нас небесным Силам, *когда мы предаемся токмо земному*?

* Как не удалиться чистым духам, когда *мы живем в нечистотах плоти*?
* Как не удалиться Ангелам Божиим, когда мы непрестанно *имеем в мыслях и желаниях не Бога и Христа Его, но мир и самих себя*? **(т. II, стр. 28).**