**О всегдашнем пребывании Святого Духа в Церкви и о том, почему ныне не бывает чудес**

*Св.*[*Иоанна Златоустог*](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Zlatoust/)*о*

За десять дней перед сим естество наше взошло на Царский престол, а **ныне Дух Святой сошел к нашему естеству**,

* Господь вознес начаток наш и ниспослал нам Святого Духа, который есть другой Господь, разделяющий дары свои;
* ибо и Дух есть Господь, и бывшее о нас строение совершили купно Отец, и Сын, и Дух Святой...

«Но где теперь – скажешь – пребывает Дух Святой?

* тогдашнем времени (Апостольском) хорошо говорится, что Дух Святой *бе* с ними, когда бывали чудеса, восставали мертвые, очищались прокаженные, а ныне чем доказать, что Дух Святой присутствует с нами?»

Не опасайтесь; я **докажу, что и теперь Дух Святой присутствует с нами**. Как, и каким образом?

* Если бы в нас не было Духа Святого, то как люди, просвещенные (св. крещением), избавились бы от грехов? Ибо от грехов невозможно освободиться без благодати Духа; о чем послушайте Павла, который говорит: *Бехом иногда и мы несмысленни, непокориви, прельщени, работающе похотем различным. Егда же благодать и человеколюбие явися Спаса нашего Бога, не от дел праведных, их же сотворихом мы, но по своей Его милости, спасе нас банею пакибытия и обновления Духа Святаго* ([1Тим. 3, 3–5](https://azbyka.ru/biblia/?1Tim.3:3-5)). И в другом месте продолжает Апостол: *но омыстеся, но освятистеся, оправдистеся*. Каким образом? *Именем Господа Иисуса, и Духом Бога нашего* ([1Кор. 6. 9](https://azbyka.ru/biblia/?1Cor.6:9)). Видишь ли, что Дух Святый очистил весь [грех](https://azbyka.ru/1/o_grehe) оный (новокрещенных)?
* Если бы не было у нас Духа Святого, мы не могли бы называть Иисуса Господом своим: *никтоже бо может рещи Господа Иисуса, точию Духом Святым* ([1Кор. 12, 3](https://azbyka.ru/biblia/?1Cor.12:3)). Если бы не было Духа Святого между нами, то мы, верные, не могли бы молиться Богу. Мы говорим: *Отче наш, иже еси на небесех*. Но как Христа не могли мы назвать нашим Господом, так и Бога не могли бы именовать Отцом нашим. Откуда это видно? Из слов того же Апостола: *и понеже есте сынове, посла Бог Духа Сына Своего в сердца наша, вопиюща: Авва, Отче* (Тал. 4, 6). Посему, когда назовешь Бога Отцом своим, помяни, что это Дух возбудил душу твою, удостоив тебя такого признания. Если бы не было Духа с нами, не было бы в Церкви премудрости, ни слова разума; ибо *овому Духом дается слово премудрости, иному же слово разума* ([1Кор. 12, 8](https://azbyka.ru/biblia/?1Cor.12:8)).
* Если бы не был с нами Дух Святой, то [Церковь](https://azbyka.ru/1/tserkov) не имела бы пастырей и учителей; ибо они производятся Духом, как и Павел говорит: *в нем же вас Дух Святый постави пастыри и епископы* ([Деян. 20, 28](https://azbyka.ru/biblia/?Act.20:28))... Если бы не присутствовал с нами Дух Святой, [Церковь](https://azbyka.ru/1/tserkov) не существовала бы; а как [Церковь](https://azbyka.ru/1/tserkov) существует, то, очевидно, присутствует Дух.

«Но **почему, – говорят некоторые, – ныне чудес не бывает**?» Здесь, прошу вас, выслушайте меня со вниманием.

* Я слышу, многие говорят сие часто и почти всегда предлагают нам такой вопрос: «для чего тогда все крещаемые говорили разными языками, а ныне уже не так?» По какой, в самом деле, причине теперь пресеклась и отнялась от людей благодать сия?
* Не для того, чтобы Бог восхотел обесчестить нас, но для того, что Он благоволил нас весьма почтить. Каким образом?
* Тогдашние люди были очень неразумны, как люди, недавно освободившиеся от идольского служения; мысль их была так груба и не чувствительна, что они совершенно были привязаны к одним плотским предметам и, желая вещественного, ничего не понимали касательно даров духовных, ничего не знали, что то есть благодать духовная, благодать, единою верою созерцаемая. Для сего и бывали тогда чудеса...

А ныне я не имею нужды в знамениях: почему? Потому **что и без чудес научился веровать Господу**.

* Залога требует тот, кто не верит; а я, как верующий, не требую ни залога, ни чудес.
* Положим, я не говорю разными языками; но я знаю, что я очищен от грехов. Они тогда не веровали сему без явления чудес: затем и являемы были чудеса, как залог веры, ими приемлемой.
* Поэтому им давались знамения не как верным, но как неверным, дабы они уверовали.
* Таким образом, и св. Павел говорит: *знамения суть не верующим, но неверным* ([1Кор. 14, 22](https://azbyka.ru/biblia/?1Cor.14:22)).

Видите, что не для бесчестия нашего, но паче **для большей почести Господь сократил явление чудес своих**.

* Он творит так, желая открыть нашу веру, что мы веруем Ему без залогов и без всяких чудес.
* Те люди, не получив предварительно видимых знаков и залога, не поверили бы Ему касательно предметов невидимых,
* а я и без того показываю Ему всю веру. Вот причина, почему теперь не бывает чудес **(Воскр. Чт., г. VIII, стр. 65).**

**О дарах благодати (II, 4)**

*Филарета, Митроп. Московского*

Мы должны взирать на сошествие Святого Духа не только, как на чудо, прославившее Апостольскую [Церковь](https://azbyka.ru/1/tserkov), но и как на **событие, существенно сопряженное с делом нашего спасения**.

* Настоящее торжество не есть простое воспоминание прошедшего, но продолжение Апостольского приготовления к принятию оного *Духа*, непрестанно *дышащего, идеже хощет*.
* Апостолы, как повествует книга их Деяний, после постоянных и единодушных молитв, *исполнишася Духа Свята*;
* и не только Апостолы, но, по изъяснению Златоуста, и пребывавшие с Ним ученики, *имен народа вкупе яко сто и двадесять* ([Деян. 1, 16](https://azbyka.ru/biblia/?Act.1:16)), *исполнишася вси*.
* Что такое *исполниться Духа Свята?*

**Что такое Дух Святой в первоначальных дарах Своих**, сие изъясняет Сам Он Своими *огненными языками*.

* Он есть невещественный *огнь*, который действует двумя силами: светом и теплотою, – светом веры, теплотою любви.
* Сей небесный свет, по выражению Соломона, *предходит и просвещает, Дóндеже исправится день* ([Прит.IV, 18](https://azbyka.ru/biblia/?Prov.4:18" \t "_blank)).
* «Разгоняет мглу неведения и сомнений; открывает обман призраков», которые погрязший в чувственности разум принимает нередко за истины;
* дает человеку видеть себя самого в наготе растленной природы, познать мир в отношении к душе и ощутить присутствие Бога, яко источника света;
* сообщает *уповаемых извещение вещей, обличение невидимых [Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом.]* ([Евр.XI, 1](https://azbyka.ru/biblia/?Hebr.11:1" \t "_blank)).

По той мере, как свет **от Солнца правды** умножается в уме, **согревается и воспламеняется сердце**.

* [Любовь](https://azbyka.ru/lyubov) божественная изгоняет из него самолюбие, попаляет в нем терние плотских пожеланий, очищает, упраздняет его и взаимно привлекает в душу новый свет.
* Слияние сих источных даров духовных образует *огненный язык*, изрекающий *закон Бога* Слова *в сердце* ([Псал.XXXVI, 31](https://azbyka.ru/biblia/?Ps.36:31" \t "_blank)) человека, *воображающий в нем Христа* ([Гал.IV, 19](https://azbyka.ru/biblia/?Gal.4:19" \t "_blank)), совершающий «возрождение» в жизнь духовную.

Исполненный Духа Свята человек не потемненному предрассудками оку представляет такой **образ совершенства, перед которым, как тень, исчезает все, что мир называет прекрасным и высоким**.

* Его оценил Апостол, когда о некоторых подвижниках веры сказал: что их *не бе достоин весь мир* ([Евр. XI, 38](https://azbyka.ru/biblia/?Hebr.11:38)).

Благодать превращает в бесценное сокровище все, к чему ни коснется в человеке, ей преданном. В его уме сияет **дух премудрости**,

* не той, которою сыны века сего преимуществуют, по словам Спасителя, *в роде своем (*[Лук. XVI, 8](https://azbyka.ru/biblia/?Lk.16:8)), т.е. которая научает их быть изобретательными в способах и ловкими в случаях к снисканию выгодных времен и умножать свое достоинство не столько в себе, сколько во мнении других,
* но премудрости, *духовно востязующей вся* (1 Кор,. 11, 15), дабы все обратить в средства к единому вечному благу души.

Его волю движет **дух свободы**:

* ибо *закон Духа жизни о Христе Иисусе его свободил от закона греховного и смерти*, который дает своим рабам столько тяжких владык, сколько есть нужд и прихотей, страстей и привычек.

Во глубине сердца его почивает **дух утешения и *мира****, всяк ум превосходящаго* ([Филип. IV, 7](https://azbyka.ru/biblia/?Phil.4:7)), который *Иисус Христос дает* ученикам Своим, *не якоже мир дает* ([Иоан. XIV, 27](https://azbyka.ru/biblia/?Jn.14:27));

* ибо мир мира есть краткая дремота под шумом опасной бури, – безопасность, основанная на неведении, так что радостные восклицания – *мир и утверждение! –* иногда прерывает *внезапу нападающее всегубительство* ([1Сол.V, 3](https://azbyka.ru/biblia/?1Thes.5:3));
* напротив того, «мир, даруемый Христом», утверждается на непоколебимой уверенности в примирении с Богом, «так что христианин в самых искушениях, скорбях и опасностях *не стужает си*, но *и в смерть предается* мирно, в уверении», что *еже ныне легкое печали по преумножению в преспеяние тяготу вечныя славы соделывает* ([2Кор. IV, 8–17](https://azbyka.ru/biblia/?2Cor.4:8-17)).

В нем обитает **дух величия**,

* которое не есть ни слепая отважность, ни гордость, покрытая пышностью, ни блеск естественных добродетелей, нечистых в своем источнике,
* но истинная возвышенность мыслей, занятых Богом, обширность видов, ограничивающихся одною вечностью, благородство чувствований, рожденных и воспитанных словом Божиим,

**дух смирения**,

* которое среди богатства благодати Божией усматривает в себе одну бедность и недостоинство, дабы тем более *величить Господа*;
* между тем, как «не возрожденные» Духом Божиим **в самых недостатках своих стараются находить нечто великое**, самым унижением просить себе почтения, «пресмыкаются, чтобы подавлять других»,

**дух силы**,

* с которым христианин не есть более оный человек «бессильный», пленник собственных чувств, со всех сторон открытый нападениям врага, побежденный прежде сражения и, дабы усмирить одну страсть, покарающийся другой;
* но добрый воин, *облеченный во вся оружия Божия* ([Еф. VI, 11](https://azbyka.ru/biblia/?Eph.6:11" \t "_blank)) *могущий вся о укрепляющем его Иисусе Христе* ([Фил. IV, 13](https://azbyka.ru/biblia/?Phil.4:13)), *силою восхищающий царствие Божие* ([Матф. XI, 12](https://azbyka.ru/biblia/?Mt.11:12" \t "_blank)).

Что сказать о тех чрезвычайных дарованиях, о тех явлениях Духа, которые избранным Божиим даются на пользу ([1Кор. XII, 4. 7](https://azbyka.ru/biblia/?1Cor.12:4,7)) других, в созидание всей Церкви.

Когда Божественный дар Духа кажется нам редким явлением, **не заключим из сего, что он не для всех**.

* **Он для всех, как скоро все для него**.
* Если не примечают более следов Его, то или имеют очи – и не видят;
* или в самом деле вопрос: *егда приидет Сын человеческий, обрящет ли веру на земли* ([Лук. XVIII, 8](https://azbyka.ru/biblia/?Lk.18:8)), – приближается к разрешению, и самый мир находится при последнем издыхании.

**Вселенная знает, что случилось с нею тогда, когда рек раздраженный Бог**: *не вечно Духу Моему быть пренебрегаемым человеками [сими], потому что они плоть* ([Быт.VI, 3](https://azbyka.ru/biblia/?Gen.6:3)).

* Тогда не только беззаконный род человеческий, но и тварь, *повинувшаяся суете неволею*, потребились мстительными волнами.
* Еще подобное прещение – и наступит огненный потоп суда последнего! **(Слова и речи Филарета, Митр. Моск., т. I, стр. 2).**

**О необходимости для христианина возгревать в себе дары благодати и о средствах к тому**

*Павла, Архиепископа Казанского*

Самый сильный **пламень вещественный погасает, когда не встречает сродной ему пищи – сгораемого вещества**,

* а тем больше, когда стараются погасить его веществами, останавливающими его распространение и усиление.
* Напротив, и слабая искра разгорается в сильный пламень, когда ей дают сродную пищу – горючее вещество.

**Дерево, сено, солома** ([1Кор. 3, 12](https://azbyka.ru/biblia/?1Cor.3:12)), если огонь находит их в обилии, обращают в сильный пламень искру;

* **вода, земля** погашают и разлившийся на необъятное пространство пламень.

Подобному же закону подчинено и угасание или возгревание в нас благодатного огня,

* того благодатного дара, который каждому из нас даровав Господом для попаления в нас терния грехов наших, для озарения нашего ума светом истины и для очищения нашего духа и тела, подобно очищенному огнем сребру и злату.
* При пище обильной дар Божий возгревается; при недостатке ее дух благодатный угасает.

Потому для возгревания его мы должны в обилии питать его сродною пищею. Какою же пищею?

* Род ее определяется самым существом и свойствами даров Духа Святого, в нас живущих.

Нам дарован от Господа **дух *премудрости и разума***, – и мы будем давать сему духу сродную пищу,

* полагать твердые основания, верные залоги для его развития, усиления и возвышения, когда будем **обогащать себя разнообразными познаниями**, и особенно приобретать ясные и основательные **знания в учении Христовом**.
* Знания сии, если только будут благоприятствовать тому и другие условия, будут постоянно возбуждать, поддерживать и питать возвышенную умственную деятельность нашего духа, а через нее и деятельность благодатной силы, и таким образом соединять и благодать, и свободу нашу для совокупной, непрерывной деятельности во благо наше, **содействовать умудрению нас во спасение**.

Нам дарован ***дух совета и крепости*** **для царственно-мудрого и царственно-твердого управления своими силами** душевными и телесными. – и мы будем давать сему духу сродную пищу,

* полагать твердое основание для его усиления, укрепления, когда с надлежащею основательностью будем **изучать и постоянно помнить возвышенные правила, определяющие христианскую жизнь**;
* в сих правилах и наш дух, и присущая нам благодатная сила будут иметь и постоянные побуждения, и постоянное руководство к спасительной деятельности.

Нам дарован ***дух благочестия и страха Божия******для* благоговейного служения Богу**, для постоянного хождения во страхе Божием, и мы будем давать твердую и обильную пищу сему духу,

* полагать верные залоги для его развития и укрепления, когда будем постоянно яснее и яснее изучать основания и истинный характер благочестия,
* познавать величие, всемогущество, благость Творца, великие и спасительные дела Его,
* а наше – ничтожество, недостоинство.

Вот та пища духовная, которою мы должны возгревать живущие в нас дары Божий: **это – спасительные знания**.

Но как скоро **дух человека служит вместилищем только суетных**, неустойчивых, как вода, **знаний и мнений**;

* как скоро он предан земным, подобно земле, давящим своею тяжестью дух, заботам, попечениям и стремлениям:
* тогда человек, естественно, не возгревает, а **угашает в себе Духа Божия**.
* Для поддержания и усиления огня вещественного, **необходима сродная ему пища**: без нее пламень погасает.

Но и при избытке горючих веществ, пламень не только не усиливается, но и **погасает**, **когда нет других условий, необходимых для горения**.

* В **безвоздушном пространстве**, или воздухе, наполненном препятствующими горению составными началами, – и сильный огонь, при обилии даже удобосгораемых веществ, **гореть не может**.

То же самое нужно сказать и о возгревании даров Духа Святого.

* Самое основательное, многостороннее, глубокое знание истин веры Христовой и правил жизни христианской **не возгревает в человеке даров Божиих**, когда человек окружен нравственным, духовным воздухом, неблагоприятствующим сему возгреванию.

Если этот воздух тлетворный составляют

* хульные думы и беседы,
* нечистые, преступные помыслы и похотения,
* дух холодности к делу своего спасения;
* дух намеренного устранения от себя тревожащих и нарушающих нравственную дремоту, или даже нравственный сон, мыслей о Боге

то в этом случае **самые обширные и основательные знания в делах веры** и благочестия **не сделают ничего для оживления нашей нравственной, духовной жизни**, и останутся одним бесплодным, безжизненным знанием.

* Для того, чтобы благодать Божия спасительно действовала в нас, мы должны быть окружены благоприятствующим тому нравственным, духовным воздухом.

Обстоятельства, среди которых жили св. апостолы пред сошествием и по сошествии на них Духа Святого, и которые так благоприятствовали исполнению их Духом Святым, **ясно указывают нам этот нравственный воздух**.

* *Сии вси бяху терпяще единодушно в молитве и молении* ([Деян. 1, 14](https://azbyka.ru/biblia/?Act.1:14)), так изображает св. дееписатель образ жизни св. апостолов перед сошествием на них Св. Духа.
* *По вся дни терпяще единодушно в церкви и ломяще по домом хлебе, приимаху пищу в радости и простоте сердца, хваляще Бога* ([Деян. 2, 46–47](https://azbyka.ru/biblia/?Act.2:46-47)), говорит он об образе жизни св. апостолов по сошествии на них Духа Святого.

Итак, [молитва](https://azbyka.ru/1/molitva) к Богу, постоянное молитвенное настроение духа, радость о Господе, благоговейные размышления и собеседования о Боге и делах Его, чистота помыслов и желаний

* такова была духовная, нравственная атмосфера, которою постоянно окружены были св. апостолы и которая благоприятствовала исполнению их Духом Святым, постоянно возгревала в них дары Его.
* Молитвенным же настроением, усердными молитвами, благоговейными размышлениями и собеседованиями, чистотою помыслов и желаний должны и мы все возгревать живущие в нас дары Божии.

При обилии веществ, легко воспламеняющихся, в воздухе, состоящем из благоприятствующих горению составных частей, и слабая искра обращается в сильный пламень, но только тогда, когда она **раздувается сильным, правильно направленным ветром**.

* Как же скоро ветер слаб, или, получая направление неправильное, устремляет огонь в ту сторону, где нет для него сродной пищи, огонь или вовсе не разгорается, или разгорается слабо, или, и после сильного горения, погасает.
* Так не разгорается и гаснет огонь печный, наполняя храмину дымом, когда неправильно бывает направление ветра;
* так потухает пожар, когда ветер направляется в сторону от жилищ человеческих.

То же самое бывает и с огнем благодатным, – с дарами Духа Святого, живущими в нас.

* Хотя бы обширны и основательны были знания человека, хотя бы хороша была и настроенность его, – эти дары остаются недейственными, не приносят плода, **если человек бездействует, не старается прилагать свои спасительные знания к жизни**, обращать их в дело и таким образом приводить в движение свой дух и дар благодатный;
* или когда он дает неправильное, превратное направление своей деятельности.

Что, обыкновенно, бывает с человеком в этих случаях? Самое **жалкое зрелище обыкновенно представляет тогда духовная жизнь его**.

* При бездействии его и при неразлучном с тем противодействии возгреванию благодатного дара, храмина его духа наполняется едким дымом и смрадом **самопрельщения**, **духовной гордости, фарисейского лицемерия**;
* в нем проявляется, проникнутое духом нетерпимости, пристрастие к букве учения, и закона, без проникновения в дух их;
* он пристращается к пустому, холодному, неоживленному верою, мертвящему дух, мудрованию и разглагольствованию об истинах самых животворных и благотворных
* таковы естественные и необходимые порождения кичащего дух знания, когда оно не сопровождается усиленною доброю деятельностью.

При направлении деятельности неправильном, **духовная жизнь человека совершенно угасает**, и остается один пепел жизни плотской, греховной, лишенной благодатного огня.

* Необходимы усиленные труды, необходима постоянная, добрая деятельность для того, чтобы дары Духа могли возгреваться, воспламеняться,
* и при такой деятельности они действительно **возгреваются, воспламеняются**.

Когда обыкновенно возрастают в человеке мудрость и разумение тайн спасения? Когда крепнет, усиливается *дух премудрости и разума?*

* Тогда, когда **различные опыты и случаи жизни**, предлагаемые жизнью вопросы и недоумения **побуждают человека глубже вдумываться в христианские истины** и правила и многостороннее и основательнее изучать их;
* когда, по мере опытного знакомства с жизнью и ее добрыми и дурными сторонами, с ее волнениями, заблуждениями и увлечениями, с ее необъятным разнообразием, **расширяется и просветляется кругозор ума его**.

Когда преуспевает он в благоразумии, твердости правил? Когда развивается и усиливается в нем *дух совета и крепости?*

* Тогда, когда он путем упражнения в разнообразных делах добрых, в борьбе со страстями и соблазнами, **обращает в привычку добрые действия** и проникается постоянно большею и большею любовию к добродетели.

Когда возгревается и крепнет в нем *дух благочестия и страха Божия?*

* Тогда, когда он преуспевает в делах благочестия, познает сладость их и всею душою прикрепляется к ним.

**Трудом и потом дары благодатные возгреваются**, и в тружениках, подвижниках добродетели произрастают плоды духа: *любы, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание* ([Гал. 5, 22–23](https://azbyka.ru/biblia/?Gal.5:22-23)).

* Св. апостолы, непрерывною усиленною деятельностью возбуждали и возвышали в себе благодатные дары, и с поразительною силою проявилась в них сила Божия **(Слова и речи. Т. 1, стр. 453)**