**О том, что нельзя отделять Господа нашего Иисуса Христа, Главу церкви, от тела церкви и, в частности, от святых пророков и апостолов**

Никанора, архиепископа Херсонского.

В нашем отечестве появилось ересеучение, которое отделяет Господа Иисуса Христа от апостолов и от церкви и пустословит, что Иисус Христос провозгласил действительно высочайшее, чистейшее, истинно-божественное учение;

* **но это учение будто бы изменили**, во-первых, апостолы, а затем апостольские преемники, пастыри и учители церковные;
* будто исказили его до неузнаваемости, обременяя его с течением веков больше и больше каждый от себя собственными измышлениями.
* Оно не ново — это лжеучение. Оно современно самим апостолам. Уже в их пору появилось много лжеапостолов, которые усиливались принимать личину апостолов Христовых, а об истинных апостолах Христовых внушали, что они не чисто проповедуют слово Христово (2 Кор. 2, 17; 12, 13).

Между тем, это ересеучение разрушает один из коренных догматов христианства — догмат о том, что **нельзя отделять Господа нашего Иисуса Христа, как главу Церкви, от тела Церкви вообще, и, во-вторых, от пророков и апостолов**.

* Такое отделение противно ясному, точному, многократно и многообразно повторенному учению самого Иисуса Христа и всему разуму несомненно подлинного исторического учения святых апостолов.

Если бы кому недостаточными показались евангельские свидетельства в подтверждение истины, что св. **апостолы только продолжали проповедь Самого Иисуса Христа**, не придумывая от себя ничего, с нею несогласного, то вот *целый ряд поразительнейших доказательств той же истины в книге Деяний Апостольских*, написанной писателем третьего евангелия, св. евангелистом Лукою.

* Вот Иисус по воскресении повелевает апостолам «*от Иерусалима не отлучаться, но ждать исполнения обетования Бога Отца, о котором вы слышали от Меня*», — говорил им воскресший Господь, пред самым вознесением. «*Спустя немного дней вы имеете креститься Духом Святым. И когда найдет на вас Святый Дух, вы приимите силу, и будете для Меня свидетелями во Иерусалиме и во всей Иудеи и Самарии и даже до концев земли*» (Деян.1, 4-8).
* Вот один из лика двенадцати, Иуда Искариотский, отпал и погиб; апостолы озабочены восполнением своего священного лика, и первоверховный Петр держит к ним такую речь: «*Итак надобно, чтоб один из тех, которые находились с нами во все время, когда пребывал и обращался с нами Господь Иисус, начиная от крещения Иоаннова до того дня, в который Он вознесся от нас, был вместе с нами свидетелем воскресения Его. И поставили двоих, Иосифа и Матфия, и помолились и сказали: Ты, Господи, Сердцеведец всех*, *покажи из сих двоих одного, которого Ты избрал принять жребий сего служения и апостольства. И бросили о них жребий*» (Деян.1, 21-26).

Итак, что значило **принять жребий апостольства**?

* Значило принять назначение — быть **свидетелем, проповедником, на основании личного свидетельства**, воскресения Иисуса Христа и всех Его деяний и учения за все время, когда пребывал и обращался Господь Иисус с апостолами, начиная от крещения Иоаннова до того дня, в который вознесся от них пред очами их на небо.
* За сим, **через всю книгу Деяний переходит эта идея,** что св. апостолы были именно свидетелями жизни, деяний и учения Иисуса Христа.
* В этом звании свидетелей **они сами себя признают и постоянно заявляют, что они свидетели**, и возвещают то именно, чему сами личные свидетели.

**Общее же отношение** апостолов, как и пророков, как и всей Церкви, не только новозаветной, но и ветхозаветной **к Господу Иисусу Христу и Св. Духу** и к истекающей из Них божественной истине св. Павел, как и прочие апостолы, представляют в следующем виде.

* Все верующие в Иисуса Христа суть *члены единого тела Церкви*.
* Церковь земная, новозаветная, современная, воинствующая *родственно связана с Церковью прошедших времен*, с Церковью ветхозаветною, с Церковью торжествующею, небесною, даже с миром горних небесных духов.
* Весь этот великий собор горних небесных духов и отшедших душ, Церкви торжествующей небесной и воинствующей земной, ветхозаветной и новозаветной, Церкви прошедших и настоящих времен, *связуется в едином узле, в лице Богочеловека*, божественного Архистратига сил небесных, Господа нашего Иисуса, как своего Главы.
* В Нем и через Него вся совокупность спасенных и спасаемых душ усыновлена Богу Отцу и *дерзает называть Его своим Отцом*.
* Вся эта совокупность спасенных и спасаемых душ *одухотворяется Духом Св*., Духом Божиим, Духом Христовым.
* *Сей-то Дух наставляет на всякую истину всю совокупность членов Церкви*, в частности же и преимущественно просвещает святых Божиих человеков, пророков и апостолов, пастырей и богопоставляемых учителей церковных, так как в живом теле Церкви *разные члены имеют от Бога разные служения и назначения*, дарования и силы.

Един Дух дышит во едином теле Церкви. Един над нею Господь и Един Бог и Отец всех. **Все мы Единым Духом напоены**.

* Каждому из нас дается благодать Христова.
* *Никто не может даже уверовать в Господа Иисуса* и признавать Его Господом, как *только через Духа Св*.
* Всю Церковь просвещает и научает Един Дух Св.

Хотя и все верные просвещаются духом Божиим в познании спасительной евангельской истины; однако же **Бог нарочито посылал и посылает апостолов**, пророков и евангелистов, пастырей и учителей,

* чтобы **верные не были младенцами**, которые влаются и скитаются всяким ветром учения во лжи человеческой.
* Тайна Христова не была возвещена всем поколениям сынов человеческих так, как открыта святым апостолам Христовым и пророкам Духом Святым (Ефес. 3, 5).

Пусть истинные пророки, как и апостолы, были просвещены Духом Святым и излагали свои писания под Его божественным наитием. Но **как отличить истинных пророков от неистинных**? Как отличить истинных апостолов от лживых? Как отличить истинные пророческие и апостольские писания от подложных?

* Тщательно оберегая чистоту Христова евангелия, истинные Христовы апостолы указали своими поступками и писаниями *множество лиц и общих начал, несогласных с Христовым учением*.
* Этими указаниями переполнены как Евангелия, так и Деяния Апостольские и все апостольские Послания, как и Апокалипсис (напр. Апок. гл.2 и 3; Тит.3, 9-10; 2 Тим. 4, 14 и т. п.).
* Стоит прочитать послания Иакова, Петра, Иоанна, Иуды, чтобы видеть, как стойко, бодрственно и *неусыпно стояли святые апостолы на страже*, оберегая чистоту Христова евангелия
* Предостерегает св. Павел Галатийцев: «*Но если бы даже мы или ангел с неба стал благовествовать вам не то, что мы благовествовали вам, да будет анафема. Как прежде мы сказали, так и теперь опять говорю: кто благовествует вам не то, что вы приняли от нас, да будет анафема. Это потому, что евангелие, которое я благовествовал, не есть человеческое. Ибо и я принял его и научился не от человека, но чрез откровение Иисуса Христа*» (Гал. 1, 7-12)
* Святые **апостолы даже друг над другом бодрствовали**, чтобы предусмотрительное приспособление их к обстоятельствам и к терпимым воззрениям людским, по апостольскому правилу — всем быть вся, да всяко некия спасут (*Для всех я сделался всем, чтобы спасти по крайней мере некоторых*), — чтобы такое приспособление не причиняло соблазна и вреда немощным (Гал.6, 11-15; Деян.21, 15-25); чтобы даже истинная, но таинственная, неудоборазумеваемая апостольская проповедь не была, искажаема и превращаема в пагубное заблуждение (1 Петр.3, 15-17; Иак.2, 14-26).

Если же невозможно отделять Христа от апостолов и пророков, то **нельзя же отделять и от всей Церкви**.

* Если пророки и апостолы были провозвестниками божественной Христовой истины, то и *Церковь должна быть хранительницей сей истины*.
* По слову Христову, *врата адовы не одолеют Церкви*. Он Сам пребывает в Церкви до скончания века. И Дух Утешитель пребывает в Церкви также во век, наставляя ее на всякую истину. *Церковь остается в мире столпом и утверждением истины*.
* Бог дал Церкви *не только пророков и апостолов, но и пастырей и учителей*, чтобы мы не влались всяким ветром учения во лжи человеческой; дал и дарует и будет давать, дондеже достигнем все в полную меру возраста Христова, т. е. до кончины, веков.

Но **были же лжеучители и лжеучения в Церкви**? Да, были, в среде ересей и расколов.

* Тем не менее, истинно кафолическая православная Церковь среди бурного моря заблуждений, вздымаемого бурями ересей и расколов, **всегда оставалась и до века пребудет незыблемым столпом**, неодолимою твердынею, неподвижным камнем-основою божественной истины.
* Отличительный характер истинно православной Церкви в том и обнаруживается, что она считала своей задачей **сохранить учение Христа и апостолов в нерушимой целости** **не только по духу, но и по букве**.
* Раз приняв канон священных книг от св. апостолов, православная Церковь во все века руководилась, в отношении к нему, завещанием св. апостола и евангелиста Иоанна Богослова в Апокалипсисе (Апок. 22, 18-19): «*И я также свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей; и если кто отнимет что от слов книги пророчества сего, у того отнимет Бог участие в книге жизни и в святом граде и в том, что написано в книге сей*.»
* Всему свету известно, что Церковь Христова хранит всякую букву священного канона, яко зеницу ока. Подобным же образом православная Церковь относилась и к **священному Господню и апостольскому преданию**, по завещанию св. ап. Павла «*Возлюбленные Господом братия, Бог от начала, чрез освещение от Святого Духа, и чрез веру истине Христовой, избрал вас ко спасению, к которому и призывает вас благовествованием нашим, для достижения славы Господа нашего Иисуса Христа. Итак, братия, стойте и держите предания, которым вы научены или словом или посланием нашим*.»

**Надписание книги Деяния Апостолов**

*Св. Златоуст.*

Надписание книги Деяния Апостолов не кажется ли ясным, известным и очевидным для всех?

* Но вникните хорошенько в слова и вы увидите, какая глубина в этом надписании.

Ибо для чего не сказано: Чудеса Апостолов? Для чего не надписана книга: знамения Апостолов, или силы и чудотворения Апостолов, но Деяния Апостолов?

* Ибо не одно и то же, деяния и знамения, не одно и то же, деяния и чудеса; между теми и другими большая разность.
* Деяние есть дело собственного усердия, а чудо есть дар Божественной благодати.

Видишь ли, какое **расстояние между деяниями и чудесами**?

* Деяние есть *плод собственных трудов*, а чудо есть *явление Божественной щедрости*;
* деяние начало свое получает от нашего *намерения*, чудо источником своим имеет *благодать Божию*;
* последнее есть дело *небесной помощи*, а первое — *человеческого произволения*.
* *Деяние слагается из того и другого*, — из нашего тщания и из Божественной благодати;
* а *чудо являет одну только небесную благодать*, и нисколько не нуждается в наших трудах.

**К деяниям относится** быть кротким, целомудренным, умеренным, обуздывать гнев, побеждать похоть, подавать милостыню, являть человеколюбие, подвизаться во всякой добродетели.

* Вот в чем состоит деяние, и труд и пот наш.

А **чудо состоит** в том, чтобы прогонять бесов, отверзать очи слепым, очищать тела прокаженных, стягивать расслабленные члены, воскрешать мертвых, и другое подобное сему совершать сверхъестественно.

* Видишь ли, какое расстояние между деяниями и чудесами, жизнию и знамениями, нашим тщанием и Божиею Благодатию!

**Доброе поведение одно само по себе может спасти** тех, которые имеют его.

* По сей-то причине блаженный, доблестный и чудный Лука надписал книгу свою: *деяния* Апостолов, а не: *чудеса* Апостолов.
* Хотя Апостолы и чудеса творили, но чудеса имели свое время, и прекратились;
* деяния же во всякое время должны являть в себе все, желающие получить спасение.

Итак, поелику **к нашему соревнованию предполагаются не чудеса, а деяния Апостолов**, то Лука так и надписал свою книгу.

* Ибо, что бы ты ни сказал, или лучше, что бы ни сказали ленивые, когда мы убеждаем их подражать Апостолам, и говорим: подражай Петру, поревнуй Павлу, поступай подобно Иоанну, последуй Иакову; чтобы они не сказали: «Не можем, нет у нас сил таких; Апостолы мертвых воскрешали, прокаженных очищали», — обуздывая такое бесстыдное оправдание, умолкни, говорит, онемей: не чудеса, а добрая жизнь вводит в царствие небесное.
* Итак, поревнуй жизни Апостолов, и ты будешь иметь — нисколько не менее Апостолов: **ибо не чудеса сделали их Апостолами, но чистая жизнь**. (Христ. Чт. 1846. П., стр. 175-177. 181-182).

**О книге Деяний св. Апостолов**

Многие не знают даже и того, что эта книга существует, (не знают) ни самой книги, ни того, кто ее написал и составил.

* Посему-то в особенности я и рассудил заняться этим сочинением, дабы и научить незнающих, и не допустить, чтобы такое сокровище таилось и оставалось в неизвестности.

Эта книга может принести нам **пользы не меньше самого Евангелия**:

* такого она исполнена любомудрия, такой чистоты догматов и такого обилия чудес, в особенности совершенных Духом Святым.
* Не будем же оставлять ее без внимания, но станем тщательно исследовать.

Здесь можно видеть **исполнение на деле тех пророчеств, которые Христос возвещает в евангелиях**, истину, сияющую в самых событиях, и великую в учениках перемену к лучшему, совершенную Духом Святым.

* Христос сказал ученикам: *всяк веруяй в мя, дела, яже аз творю, и той сотворит, и больши сих сотворит* (Иоан. 14, 12) и предсказал им, что они пред владыки и цари ведени будут, что их будут бить на соборищах их (Матф, 10, 17, 18), что они подвергнутся жесточайшим мукам и над всем восторжествуют, и что евангелие проповестся во всем мире (Матф. 24, 14); все это, равно как и еще многое другое, что Он говорил, обращаясь с учениками, представляется в этой книге исполнившимся со всею точностью.
* Здесь же увидишь и то, как сами Апостолы как бы *на крыльях обтекали землю* и море,
* как они, некогда боязливые и немудрые*, вдруг сделались другими людьми*, стали презирать богатство и славу, были недоступны ни гневу, ни зависти, и сделались решительно выше всего;
* (увидишь), что *они имели великое единомыслие*, и что между ними никогда уже не было, как прежде, ни зависти, ни спора о первенстве, а напротив, в них водворилась всякая совершенная добродетель, и в особенности просияла любовь, о которой и (Христос) много заповедовал им, говоря: *о сем разумеют вси, яко мои ученицы есте, аще любовь имате между собою* (Иоан. 13, 35).

Можно также **найти здесь и догматы**, которые, если бы не было этой книги, никому не были бы так хорошо известны;

* да и то, что составляет основание нашего спасения, как по отношению к жизни, так и по отношению к догматам, — было бы темно и не ясно.

Но **преимущественно здесь описываются деяния Павла**, более всех потрудившегося;

* это потому, что *составителем книги был его ученик, блаженный Лука*, которого добродетель можно видеть как из многого другого, так в особенности из того, что он неразлучно был с учителем и постоянно за ним следовал.
* Так, когда Димас и Ермоген оставили (Павла) и один пошел в Галатию, а другой в Далматию, — послушай, что Павел говорит о нем: Лука един есть со мною (2 Тим. 4, 11).
* И в послании к Коринфянам о нем же говорит: его же похвала по всем церквам (2 Кор. 8, 28).
* Также, когда повествует, что (Христос) явися Кифе, потом двенадцати, и говорит: по благовествованию, еже приясте (1 Кор. 15, 1, 3); то разумеет Евангелие Луки. Посему не погрешит тот, кто ему припишет это творение.

Если же кто спросит: почему же (Лука) не все описал, оставаясь с Павлом до конца?

* то я отвечу, что и этого довольно для тех, которые хотят быть внимательными,
* что (Апостолы) всегда заняты были делами нужнейшими, и что главная забота их состояла не в том, чтобы писать книги, так как они много сообщили и посредством неписанного предания.

Таким образом все, что заключается в этой книге, достойно удивления, но в особенности — то **снисхождение Апостолов, которое внушил им Дух Святый**: приготовляя их на служение слову о домостроительстве спасения.

* Поэтому-то, говоря столько о Христе, они не многое сказали о божестве Его, а больше говорили о Его человечестве, страданиях, воскресении и вознесении.

Теперь им прежде всего нужно было удостоверить в том, что Он воскрес и вознесся на небо.

* Посему, как сам Христос преимущественно старался показать, что Он пришел от Отца, так и Лука (в особенности доказывает), что Он воскрес и вознесся, и отошел к Отцу, и от Него пришел.

Если не верили этому прежде, то тем более теперь, когда присоединилось воскресение и вознесение, все учение (о Христе) казалось иудеям невероятным.

* Поэтому постепенно и мало-помалу возводит их к высшему.
* А в Афинах Павел **назвал Его даже просто человеком** (Деян. 17, 31 «*ибо Он назначил день, в который будет праведно судить вселенную, посредством предопределенного Им Мужа, подав удостоверение всем, воскресив Его из мертвых*.»), не сказав ничего больше, и — поступил, как следовало.
* Ибо, если (иудеи) часто покушались побить камнями самого Христа, когда Он говорил о равенстве Своем с Отцем и называли Его за то хульником: то едва ли бы приняли слово об этом от рыбарей, и особенно тогда, когда предшествовал крест. (Бес. на Деян. Ап. ч. 1. Спб. 1856 г. стр. 3).